113

”»

47



(2017)

2017)

- «

21
)’(

48

13

4

2018;
(2018)

”

{ )

)
)

2018;

113

113

[13

(

o 20

»
80.90

2005;

[

[3

113

113

2025.6

» o«

2005) .



@ ”

( 2020) .

2022) .

“ »
[13 ”»
o
» 43 ”»
S N
“© ” “
o

[ »

(

113

”»

“ ” o«

2005/1937) .

49



“«

( 2012) ,

[ ”

[13 ”

“« ”»

N

113

”» «

43

113 ”»

[ ”»

50

« ”» « ”

( 2000/1948)

(2017) (
<< >>) 113 . ”»

( 2017) . 20 90

¢ ) o

¢ D

”( 2000/1946) .

o

o

“ ”

2025.6

(



113
[
A
14
«
“
o
o
113 ”»
143
”

”»

[43

”»

”»

o (

13 ”
« »
”» é“ ”
o
»”
“ ”
113 ” 113

"o ( 2009 /2003: 454)

“ ”» » «

(2009 /2003) “ o

A} A}

13

2009 /2003: 462 -463)

4

13

”»

“

”»

51



2025.6

res »

« o« ” ”»

<< >> . N « ”

“ »

( 2009 /2003: 449)
« o» ( Michael Polanyi) ) )
( tacit knowledge)

( 2001; 2021) -

52



o
“« ”
o
@ ”
” o«
[
- (
[ »
~

€« 2”
”»
“« ”
N
1
113 ”»
“« ”
N N
o

2011:139)

o
“ ”
o
o
o

»

“

[43

o

€

»

““

))

53



[3

« ”» 13 ”»
é“@ ”» “ ”
o}
; o
o
o
€« ”» .
’
113 ” & ” @ ”»
o o}
“«
o
”( 1986: 1516) .
o
o
“« ” 113 ”»
o
13 ”»
o
13 ”»
(43 »
o
”»” “« ” « ”» 14 ”
«
’” .
27 . 2004: 74)
“ ” 113 ”
o
“ 2]
~
“« ”
13 »

1986: 2562 —2563)

54

“

113

”»

[3



«

(

é“ ” ‘@ »

(

(K

(A« .

2009:2335)

“«

43 ”»” ‘@

2009: 3535) . “

~ ~

. )

o ( )

)

. ( 2009: 2227)

M o



2025.6

113

2009: 2277) .

2009: 815) . “ i

”
o

[ » “

N 1981: 365) “«o7

”»
o
Al
“ ”» ( <<
(43 ”» “« ”»
o
14 ” [ ”» 14 ” “ 9
[}
14 ” “ ”
o
Al o
N
o
) o
Al Al

))



[ ”

“«

)

[

“ »

”

o «

o .
N
9
o
24 “« ”»
o
o
@ ”
[o}
o
. “
o .
M o
“ ” “
o

Yo

(«

@

[3

«

[13

”»

)

»

57



(

58

113

)

€

»

"

[13

1983:132) .
))

)

(

13

[43

”»

A

6«

)

XS
"

2025.6

Yo ) ¢
1983: 132) .
e} ( <<
))
"



Y o
13 ”
o
@« ” « ”
o
.
13 »
.
o
¢ p) ¢ . Y
Y
[ ”
° o
o
[ »
“ »
© Y
.
; o
. (13 ”»
113 »” “@ 2
o
° o
Y
[3 ”» % ’” “@ ”» « ”
A o
(13 ” “ ”
o
‘“ »
.
; Y
6@« ”» 13 »
.
113 ”» “@ »” “ 2 « ” « '
° N

(

59



2025.6

<< >> “ 7 Al Al Al Al Al Al Al

“« 3 » ¢ >
) N N N

2009 /2003: 459) “ 7 ;

[3 »

“ ”

« ”»

113 ” 113 » o« ”

«

>>) R “ ”

o
“
AY
” “« ”, 173 2]
o y
14 ”
o
14 ”
N
14 ”
(e} Y
Al A) A} o
“© ”
o
14 ”
°
114 ” 14 ”
e}
“@ ” .
L
@ ”
43 ”» [
° o

60



o

[

¢ D

o
111 »
(¢
o
A
o
“ ”» 113
“
[e]
“ »”» 113
“
o
<)
o
” “ ”
[e]
113
“« ”»
N
”»
111 ”»
o

[

))

”»

[43

“ »

“©

”»
~
o
o
[43 »
“
“ ”»
~
43 »
4 ”» [13
N

”»

"

[13

1983:

61



” g ”
” “
~
14 ”
43 ”»
13 ”»
«“ »”

“ ”

1978: 24)

62

«
(14 ”
”
e
«
« ”
1
o
o

2004: 16)

“ ”

2025.6



. ¢ .
( 2015:55 - 56)
-

)

”»

)

“

1983:4) . “
{ »
"( 1986: 416) .

2011: 404 —405)

[

» o«

63



113 ”»
”
S
o
N
o
A
“« ”
[e]
A
“« .
1
o
o
”
o
”»

64

2025.6

o
€« ”»”
“
o
o
113 ”
N o
Al Al N
« ”
14 ”
N °
“ ”»
« ” 143 ” << >> [13 ”»
o N
o
[ ”»
A
« »
(14 ”
o Al
« ”” .o«
N o .
” .
( 1975:122) . .
« ”
Al o
14 ”»” 13 ”
o
143 ”
[ ”
o
o
14 ” 14 ”
o
Al Al
<< >> . “ ” << >> .
o . o .
2]
o ~ ~
Al AY
“ ”» 13 ”» 113
“ ”» “« ’” «
“ ” “ ”
°



N
13
A
A o
A
« ”
o
)
A )
A N
““ ”
A
A A
114 ” 114 ”
«
N
o
o
o
)
o
o

”»

65



14 ”
o
“ o» @ o »
(e}
«“ ”
o
«“ ”
o
AY Al
43 ”» [ ”»
« ’

66

“«

»

(

2025.6

1975: 125)

113 ”»

o]

o

“« »
. .
“ »

A

;

»
“ ”( Hermeneutics) o



[13

[43

~ ~

2009 /2003: 462)

113 ”» 13
“ ”» « ”»
o
o
€« ”
113 ” 13
o
<< >> 113 ”» “ ”» 13
3 ”»”
“ ” “«@
o
@
o
“« ”»
o
é“ ”»
~ ~
””
o ~

”»

2021 { : >
. 2004 ¢ ) : .

”»

“

67



2025.6

2009 /2003 { > « )
2020 ¢ : — ) « p)
2005/1937 ¢ ) ( )

2011 ¢ y
2000/1946 { — ) . § )

—— 2000/1948 (*“ 7 — 7 ) . ( »

2001 ¢ )« )
— 2012 { )
2009 ( )
1975 ( ) :
— 2011 { )« )
2015 { ) . : .
2005 ¢ — )«
Yy 4
2017 ¢ — PIKS Yy o1
2018 ( )« )y 2
1981 ( ) :
2001 { )« y 8 .
2005 ¢ ¢ > >« Yo
1978 { ) « ) : o
2017 { v« i Y€ ) 4
— 2018 { “ T— )« ) o1
— 2022 { ) . ( ) 28

1983 ( )
— 1986 ( »

68



transformation it has also begun to form a knowledge system with Chinese characteristics though one
that awaits systematic elaboration. Furthermore if the interplay of state shaping social demands and
Western influence constitutes the actual logic of Chinese sociology s reconstruction then its ideal
logic cannot be complete without incorporating the dimension of Chinese cultural tradition. In this
sense bringing tradition back into Chinese sociology is an essential pathway to achieving localization
or Sinicization endowing sociology with a Chinese cultural character and constructing an autonomous

knowledge system.

Cultural Inheritance Development and the Autonomous Knowledge System of Chinese

Sociology

Tacit Understanding ( yithui) and Conscience ( liangzhi): Confucianism and

Expanding the Boundaries of Chinese Sociology «+«««+seseeeeeeeees Zhou Feizhou 47

Abstract: This paper explores the role that Confucian thought can play in the construction of a
theoretical system for sociology with Chinese characteristics. Following the path indicated by Fei
Xiaotong it endeavors to employ the doctrines of Ritual Studies ( Lixue) and Neo-Confucianism
( Lixue) to discuss the concepts of “tacit understanding” and “the inexpressible self” thereby
avoiding the reductionist tendency of explaining the spiritual realm solely through non-spiritual
factors. This paper reveals that the conceptual foundation of intuition lies in the Confucian theory of
human nature and emotions. Building upon this theory ritual constructs a bridge for tacit
understanding. The intellectual basis of “the inexpressible self” is rooted in Confucian theory of self—
cultivation wherein the process from rectifying the heart-mind and sincerity to investigating things
and extending knowledge represents a journey of the conscience-endowed self towards clarity and
lucid awareness. In synthesis the selfgrounded in conscience constitutes both ends of the bridge of

intuition: the brighter the conscience the more fully the tacit understanding is achieved.

The Concept of Shi in Pre-Qin Political Thought: Reflections on the “Organization of
Political Forces” «reeeeeeeeseentmmmemmuntiinintiiiieieeineeneenenns Zhao Feng 69

Abstract: Theoretical research on Chinas bureaucratic tradition has long adhered to the Western
paradigm of “bureaucracy” overlooking the theoretical potential of the concept of Shi as found in
pre-Qin texts such as the Shenzi and Han Feizi. This paper first traces the intellectual origins and
core meanings of the discourse on Shi in the Huang4.ao and Legalist traditions then reconstructs it
into a general theoretical framework centered on the “organization of political forces”. Using this

perspective it re-examines Max Webers concept of legitimacy and demonstrates the analytical power

227



